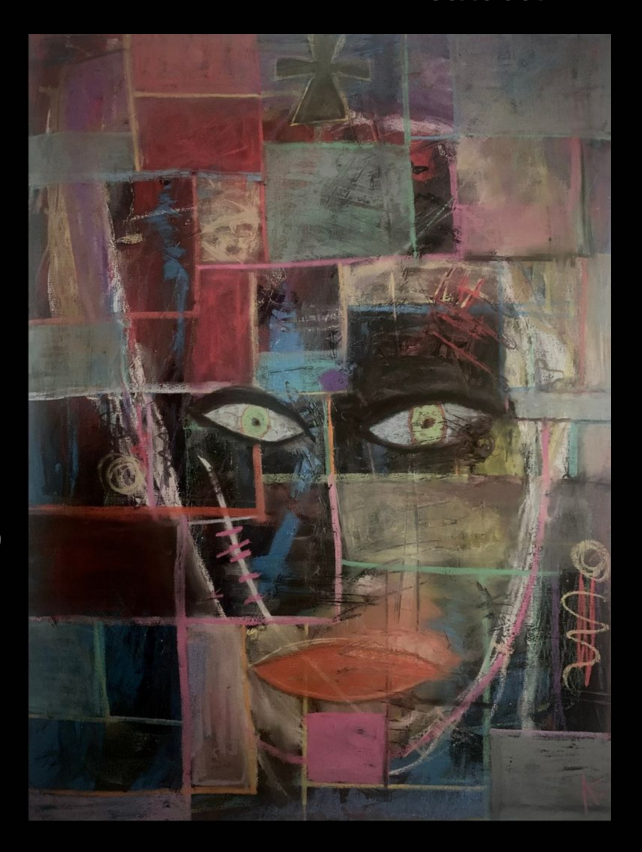
# Analyse & Méditation

# LA VIE DIVINE

Série 001





**Volume 1** 

"Aux chercheurs de vérité, au dessus de tout dogme" Kavi

## Préface

La vie n'est qu'un éternel recommencement, mais nous ne sommes pas obligés de refaire les mêmes erreurs. Il n'y a qu'une chose qui fera de nous des êtres heureux: la compréhension de la vie au-delà des dogmes et des codes sociaux. La vie est telle qu'elle est. La souffrance est une forme d'amour déguisé. La vie, c'est la vie, il ne devrai pas y avoir plusieurs explications. Après tout ce temps, après tant d'êtres humains passés sur cette terre, nous devrions en avoir tiré les vraies leçons, celles qui nous mèneraient tous à la béatitude infinie, sans détour ni futilité qui trahis la vie, grâce à une compréhension intérieure et aux méthodes déjà transmises par les plus grands sages de notre nation.

Notre libre arbitre nous offre la plus grande des responsabilités: celle de l'équilibre et de l'action réfléchie dans la matière. Un sur-être qui reçoit la lumière de Dieu plus qu'un autre n'est pas un élu au-dessus des autres, mais la preuve de l'amour de la vie, un signe d'élévation spirituelle. Cela doit être étudié, compris et adapté à tous, sans discrimination aucune: la vie divine pour tous. Et l'on remarque que ceux qui ont reçu cette lumière partagent des caractéristiques communes. C'est cela qu'il faut apprendre à discerner afin de transformer ce monde en un paradis de lumière, sans souffrance, sans maux. L'être humain n'est pas voué à tourner en rond indéfiniment ni à souffrir: il existe une issue. C'est ce que Sri Aurobindo, à la lumière des textes sacrés issus de l'hindouisme, nous révèle avec subtilité et poésie dans son chefd'œuvre "La Vie divine".

Nous sommes unité, mais la perception de la matrice nous leurre, et nous fais croire à la multitude, ce qui est magnifique mais irréelle en soi. Coire que l'être humain est un pécheur éternel, toujours plongé dans le mal, nous condamne à l'inertie, à répéter sans fin une boucle qui pourrait être brisée si nous changions simplement notre perception de la vie. La vie est là, sans juge, sans maux, sans dogme, elle est cette essence enfoui en nous qui ne demande qu'à s'exprimer définitivement au-delà de tout point de vue mental; Une seule vérité devrait éclairer nos consciences.

La vie est une douleur qu'il faut transformer en béatitude. Ce qui veut dire que nous sommes arrivés dans la douleur, avec un bagage et qu'il nous en faudra vider le contenu pour retrouver notre nature divine, notre essence pure. Vouons-nous à Dieu, à l'unité. Les mouvances humaines ne valent rien si elles ne sont pas habitées par la lumière de Dieu. Et pour cela, il n'y a, en vérité, pas grand-chose à faire : s'écouter, mais savoir s'écouter, et se libérer des dogmes. Voilà la simple difficulté, ancrée en nous depuis la nuit des temps. Harmonisons-nous avec la nature : c'est là le but. L'humain est amour. Pour être connectés au vrai, nous devons nous déconnecter du faux, même s'il émane du vrai. Sans jugement, car chaque époque a ses révolutions, et grâce aux écrits et à l'évolution commune, nous pouvons comprendre plus clairement ce qui a été accompli, afin de sortir de la boucle et ne plus y revenir. Un peuple de lumière! L'unité divine est le seul objectif concret que l'être humain se doit d'honorer. Préparons bien notre prochain voyage. La lumière sera plus intense ou moins intense en nous, tout dépend de maintenant, et du sens que nous allons donner à notre vie pour qu'elle ait le moins d'impact possible sur les autres et sur l'environnement. Sinon, l'unité et la lumière ne pourront s'installer durablement en nous.

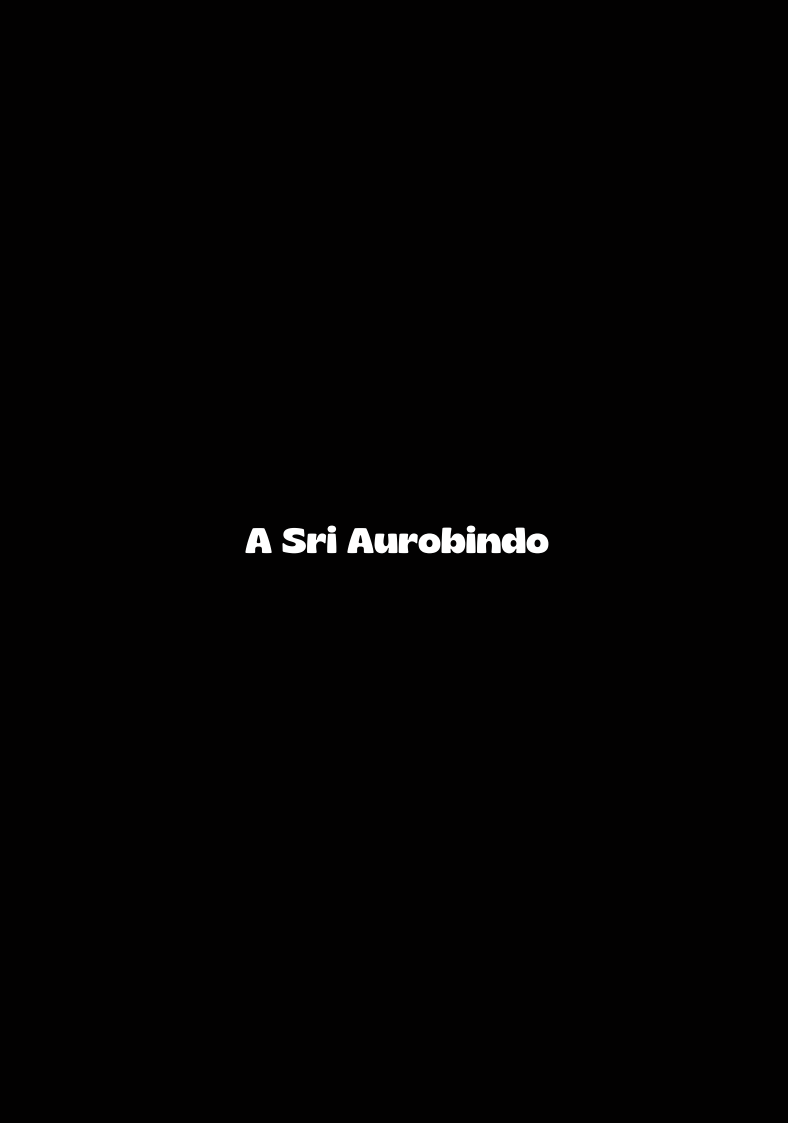
L'hygiène de vie joue également un rôle important et ne dois pas être négligée : elle est la condition physique d'un alignement véritable avec le cosmos. Comment la lumière pourrait-elle entrer dans un corps à moitié en putréfaction, ou à moitié mort mentalement et physiquement ? Le mental voilé par la fausse lumière de l'égo et des ambitions physiques, ne peut laisser la place à la vrai lumière celle du coeur, celle de la vie divine. Car déconnectée elle ne trouve plus sa source. Le mental, mal employé, reçoit de fausses informations, s'enivre d'illusions et engendre des actions pathétiques, dénuées de sens. Tout cela est tout sauf la vie. Les travers, le mensonge, la pollution, la maltraitance de nous-mêmes et d'autrui toutes les atrocités du monde sont les fruits d'une mauvaise utilisation de notre mental, et nous en payons les dérives.

Croyez-vous vraiment que la vie existe pour souffrir ? Non, bien sûr que non. Cela arrange sans doute les vendeurs de paradis, mais le paradis est sous nos pieds. La puissance de cette planète est déjà en soi un miracle pour notre perception. Que nous faut-il de plus ? Tout est dans la perception, à petite comme à grande échelle. Et si nous choisissons de voir un paradis peuplé d'êtres de lumière, alors il en sera ainsi.

Nous avons bien réussi à mettre le chaos, à manipuler la génétique à créer des intelligences artificielles qui nous ferons peut-être prendre conscience de notre réelle place sur cette planète. Si nous avons accompli tant en science, en physique, en mathématiques, alors créer un peuple guidé par l'unité, l'amour et la lumière est non seulement possible, mais nécessaire.

Aujourd'hui, suivre la masse, les modes et la société est sans doute la pire chose que nous ayons apprise à faire. Nous ne savons même plus qui nous suivons, ni par qui nous avons été modelés, influencés. Nous sommes des moutons, non pas quand nous croyons ne pas l'être, mais quand nous refusons de nous affranchir socialement et consciemment de ces automatismes qui détruisent le monde et la vie. Ce sont nos égos et les volontés de se dépasser les uns les autres qui nous poussent à faire tout et n'importe quoi, à construire sans arrêt, à couper des arbres, à exploiter les sols, pour au final tenter de faire mieux que la nature à qui nous prenons tout sans la moindre réflexion. Nous dérégulons tout, parce que nous sommes déconnectés de notre vraie nature : celle qui sait, celle qui respecte la vie et sa sensibilité. C'est un devoir pour mener une vie totalement épanouie. Tout le monde peut en être sans distinction. Il est temps de comprendre de s'affranchir du faux, sans crainte pour retrouver le vrai, le tout, l'ineffable. En tenant compte de chaque enseignement religieux dans son essence car dans chaque religion réside une part de lumière et de vérité, nous nous devons de grandir spirituellement et durablement. Louons tous les prophètes, les saints et les saintes, ainsi que toutes les âmes, connues ou inconnues du grand public, qui ont insufflé un monde d'amour afin que nous puissions un jour rayonner dans l'ordre et la paix divine.

Kavi Cheick Kébé





# 1.Analyse de l'oeuvre "Mère"



"Mère" - Craie & acrylique sur toile 60 x 80 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

## Qui est Mère?

Mirra Alfassa (1878-1973), surnommée La Mère, est une figure spirituelle francoindienne, compagne et collaboratrice de Sri Aurobindo. Née à Paris dans une famille cultivée d'origine turque et égyptienne, elle manifeste très tôt une forte vie intérieure et une sensibilité mystique. Après des années de recherche spirituelle en Europe et en Algérie, elle rencontre Sri Aurobindo à Pondichéry en 1914, une rencontre décisive qui scelle son chemin. Elle devient sa partenaire dans l'œuvre de transformation intégrale de l'être humain et, après son retrait de la vie publique en 1926, elle prend la direction spirituelle de l'ashram de Pondichéry. Visionnaire, pédagogue et guide, elle fonde plus tard Auroville (1968), une cité universelle dédiée à l'unité humaine et au progrès spirituel. Reconnue comme une mère spirituelle par des milliers de disciples, elle a consacré sa vie à l'éveil de la conscience et à l'incarnation d'un idéal d'unité entre l'humain et le divin. Elle s'est éteinte en 1973 à Pondichéry, laissant un héritage vivant qui inspire encore chercheurs, artistes et mystiques à travers le monde.

## **Analyse**

Ce portrait, inspiré de "La Mère" (Mirra Alfassa), se déploie comme une icône intemporelle, suspendue entre mémoire et révélation. Il ne se contente pas de représenter un visage : il en révèle les strates, comme autant de couches géométriques et chromatiques arrachées au flux du temps. Chaque fragment évoque à la fois l'humain et le divin, le masque et la vérité, la matière et l'esprit. Ce n'est pas un visage figé, mais une entité en devenir, un masque sacré disloqué qui cherche à se reconstituer, comme si la mémoire cosmique elle-même essayait de reprendre forme dans la toile. Le regard, frontal et magnétique, agit comme un passage. Il ne se contente pas d'observer, il transperce.

Sa lumière intérieure rappelle la vision totale, l'intuition silencieuse et la veille permanente que La Mère incarnait. On u retrouve l'éclat des yeux antiques d'Horus, symboles de clairvoyance et de protection, gardiens des seuils invisibles. Le noir qui entoure les yeux, dense et cérémoniel, convoque à la fois le kohl des prêtresses anciennes et l'aura des êtres capables de scruter au-delà du monde tangible, vers les réalités subtiles. Les couleurs, éclatantes mais patinées, portent la marque d'un temps ancien qui les aurait préservées comme des reliques. Les rouges brûlent comme le feu sacré, les ors rayonnent comme des offrandes solaires, les turquoises vibrent comme des pierres protectrices, et les ocres profonds ancrent l'ensemble dans la mémoire de la terre. Ces teintes semblent relier deux civilisations sacrées. deux mémoires : l'Égypte des temples et des tombeaux, et l'Inde mystique des mandalas et des mantras. Entre elles circule une énergie commune, comme si ces univers éloignés partageaient un langage invisible et une quête unique. Les signes esquissés, spirales, croix ansées, glyphes subtils, surgissent en filigrane comme des vestiges. Ils ne sont pas immédiatement lisibles : ils chuchotent. On dirait les restes d'un alphabet oublié, d'un nom sacré effacé, ou peut-être l'appel discret adressé aux ancêtres et aux divinités, à ce qui se tient derrière le voile des apparences. Ainsi, ce tableau n'est pas une simple image : il devient rituel. Il agit comme une cérémonie picturale de réassemblage, une tentative de recomposer l'éternité fragmentée d'une figure mythique. Déité, guide spirituel, mère universelle: les trois dimensions fusionnent en elle. Dans cet espace où Égypte originelle et philosophie indienne se rencontrent, l'art s'affirme comme passage entre les mondes, miroir tendu vers l'invisible. Contempler ce visage, c'est accepter d'être soi-même fracturé puis réuni, de traverser la multiplicité pour retrouver l'unité celle du divin en chaque être.

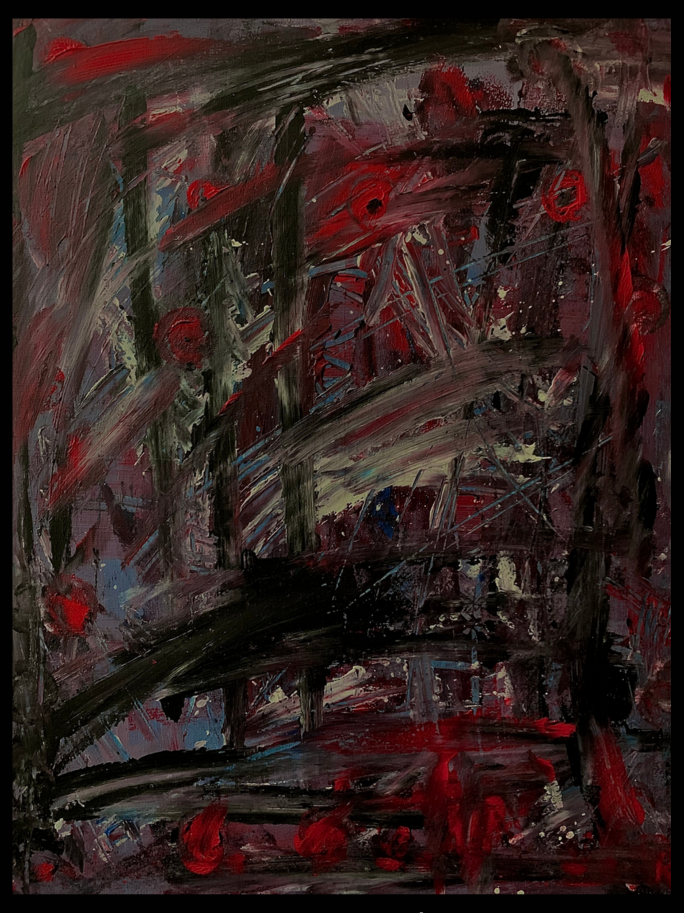
Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation: installez-vous face au tableau, à hauteur du regard. Mettez en lecture la musique associée (Mère).
   Allumez une bougie et diffusez un encens ou une huile essentielle douce et enveloppante (santal, rose, jasmin) pour créer un espace sacré.
- Connexion au regard : fixez le regard frontal et magnétique de La Mère.
   Inspirez profondément et laissez cette vision traverser vos sens, éveiller votre intuition et votre veille intérieure. Sentez l'énergie de clairvoyance et de protection vous pénétrer.
- Réassemblage de l'identité divine:
   observez les strates géométriques et les
   éclats chromatiques. Imaginez-les comme
   les fragments de votre propre être et de
   votre conscience spirituelle. À chaque
   inspiration, sentez-les se recomposer
   dans l'unité, guidés par l'intention du
   regard de La Mère.
- Activation des mémoires sacrées: laissez les couleurs rouges, turquoises, ocres, pénétrer vos sens. Elles vous relient aux temples anciens, à l'univers mystique et aux forces maternelles universelles. Les symboles subtils deviennent des mantras visuels, activant votre mémoire cosmique et vos ressources intérieures.
- Intégration: fermez les yeux. Ressentez la recomposition de votre être comme un rituel intérieur: vos strates fragmentées se rejoignent, votre intuition s'éveille et la présence maternelle universelle s'installe en vous. Restez quelques instants dans ce rayonnement avant de revenir à l'espace présent.



# 2.Analyse de l'oeuvre "Ātman"



"Ātman" - Acrylique sur toile 40 x 50 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Dans cette composition aux strates multiples, les forces telluriques et spirituelles semblent s'affronter et s'entrelacer, mais leur chaos n'est qu'apparent. Derrière ce tumulte, une présence silencieuse se maintient, immuable. Fidèle à l'esprit néotantrique, le tableau suggère le cheminement de l'énergie vitale qui traverse les plans du corps, du mental et de l'âme, en quête de ce centre intemporel qu'est l'Ātman, conscience ultime et éternelle. témoin immobile au cœur du flux. Les éclats de rouge, dispersés comme des éclairs de désir et de passion, incarnent les forces vitales qui animent l'existence individuelle. Ce sont les impulsions premières, l'énergie de la vie qui cherche à se manifester, à se déployer. Mais elles ne sont pas chaos stérile : elles sont l'élan même de l'âme en incarnation, la matière ardente que la conscience doit purifier et transfigurer. Les stries noires, tranchantes et contraignantes, figurent ces canaux étroits par lesquels la force doit passer. Elles sont les résistances du mental et des conditionnements, les tensions qui enferment l'âme dans ses limites. Pourtant, en les affrontant, la flamme vitale apprend à s'orienter, et l'obstacle devient passage vers une vérité plus haute. Les couches sombres et épaisses représentent les voiles du mental, les empreintes karmiques accumulées à travers le temps. Elles dissimulent la lumière, elles recouvrent la pureté originelle, elles enferment l'être individuel dans l'ignorance. Et cependant. dans cette obscurité, des éclats lumineux surgissent, comme des pointes d'éveil qui transpercent la densité. Ce ne sont pas de simples intuitions passagères : elles sont le signe d'une présence plus vaste, l'indication que derrière l'âme individuelle (jīvātman) demeure l'Atman, intact, éternel, immuable, prêt à se révéler. La toile met ainsi en scène le double visage de l'existence humaine : d'une part l'âme incarnée, liée à la matière, soumise au désir, à la peur et à la souffrance ; de l'autre, le Soi éternel, qui veille en silence et n'est jamais affecté par le tumulte. L'individu est ce pont fragile entre les deux : il porte en lui la mémoire des ombres, mais aussi la promesse d'une vérité plus haute.

Le chaos apparent de la vie n'est pas une chute, mais une étape dans le grand itinéraire de l'âme vers sa propre réalisation. En ce sens, ce tableau agit comme un miroir tantrique et comme un enseignement spirituel. Il n'appelle pas une lecture intellectuelle mais une confrontation existentielle : regarder cette œuvre, c'est accepter de plonger en soi-même, d'entrer en contact avec les forces vitales. les conflits. les voiles, afin de les traverser. C'est se laisser aspirer vers ce point silencieux qui, derrière tout mouvement, demeure intact. Là, l'âme individuelle reconnaît qu'elle n'est pas isolée, mais habitée par une lumière qui la dépasse. Et dans cette reconnaissance, elle découvre son chemin véritable : celui de la transfiguration, de l'union de l'individuel et de l'éternel, de la vie humaine et de la vie divine.

Avertissement: pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil.

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

#### • Préparation:

Installez-vous face à la toile, à hauteur du regard. Créez une atmosphère propice : allumez une bougie sobre, diffusez un encens profond comme le bois de santal ou la myrrhe. Mettez en lecture la musique associée au tableau (Ātman). Respirez calmement et laissez votre souffle s'approfondir. Sentez votre corps s'ancrer dans le sol, comme enraciné dans la matière, prêt à s'ouvrir à la lumière de la conscience.

- Entrée dans le chaos créateur :
  Portez votre attention sur les strates
  sombres et enchevêtrées de la toile. Inspirez
  leur densité, ressentez-les comme les voiles
  du mental, les mémoires accumulées et les
  tensions intérieures. À chaque expiration,
  laissez ces ombres se dissoudre légèrement,
  comme si elles perdaient de leur poids.
  Accueillez ce chaos comme un passage
  nécessaire, un terrain à traverser.
- Connexion à l'énergie vitale
  Dirigez ensuite votre regard vers les éclats
  de rouge, dispersés comme des flammes ou
  des centres d'énergie. Inspirez
  profondément et ressentez en vous la force
  vitale, brute et ardente. Laissez-la vibrer
  dans votre corps, comme si ces éclats de
  couleur étaient vos propres chakras, activés
  par le souffle. Sentez cette énergie chercher
  à s'élever au-delà des tensions.

#### • Traversée des voiles

Observez les stries noires et les couches sombres comme des barrières intérieures, mais aussi comme des canaux qui guident l'énergie. À chaque inspiration, sentez votre souffle franchir ces voiles, traverser les résistances. À chaque expiration, relâchez un peu plus vos attachements, vos peurs, vos conditionnements. Laissez le souffle devenir le fil conducteur de cette traversée.

#### Éveil de la lumière subtile

Tournez votre regard vers les éclats clairs qui transpercent l'obscurité. Inspirez leur pureté et laissez cette lumière pénétrer votre conscience. Sentez qu'au-delà des désirs, des conflits et des ombres, demeure une présence lumineuse, intemporelle. Reconnaissez cette lumière comme l'écho de votre propre Ātman, toujours intact, toujours témoin, toujours présent.

#### Fusion dans l'Ātman

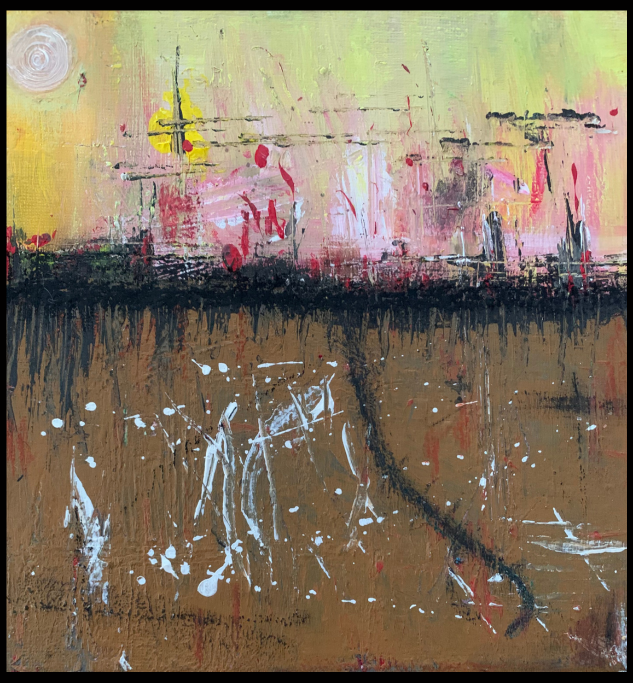
Fermez doucement les yeux et laissez le souffle devenir votre seul guide. À chaque inspiration, sentez la lumière de l'Ātman remplir tout votre être. À chaque expiration, laissez tomber toute identification aux ombres, aux tensions, au chaos. Restez quelques instants dans cette conscience nue, immuable, claire et silencieuse. Sentez-vous être le témoin de tout, sans être affecté par rien.

#### Clôture

Restez dans cet état quelques instants, puis ramenez doucement votre attention à la toile. Voyez-la désormais comme un miroir de votre chemin intérieur : de la densité au feu, du feu à la lumière, de la lumière à la conscience pure. Quand vous serez prêt, revenez à l'espace présent, en portant avec vous la paix et la clarté de l'Ātman.



# 3.Analyse de l'oeuvre "Frontière de l'ignorance"



"Frontière de l'ignorance" Acrylique sur toile 20 x 20 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Ce tableau révèle l'expérience de la frontière de l'ignorance : une ligne de fracture suspendue entre le domaine obscur de la matière et l'éclat voilé d'un ciel spirituel. La partie inférieure, dominée par une terre ocre, dense et saturée de textures, incarne la conscience ordinaire : prisonnière de ses automatismes, de ses forces inconscientes et de ses habitudes. Dans cette masse, les signes chaotiques, les traces irrégulières, les formes inachevées témoignent de la tentative de l'âme de donner sens au monde. Chaque geste, chaque trace semble à la fois dérisoire et essentiel, comme si la matière elle-même cherchait à parler, à exprimer une mémoire enfouie. La grande faille noire qui serpente au cœur de cette zone n'est pas seulement une absence : elle est la représentation de la séparation, de la fracture intérieure où se perd la mémoire de l'origine et où se cristallisent les limites de la perception humaine. Au-dessus, un champ lumineux se déploie, dans des nuances de rose tendre, de jaune éclatant, traversé de pulsations rouges et solaires. Cette lumière n'est pas une simple couleur : elle est énergie, vibration, souffle d'un plan plus subtil. Elle suggère un espace où l'esprit pourrait se libérer, où l'intuition et la sensibilité se mêlent pour dépasser les contraintes de la matière. Pourtant, cette dimension spirituelle reste voilée par une ligne sombre et épaisse, qui s'impose comme un seuil : la résistance de la conscience à s'ouvrir à ce qui dépasse la raison, à ce qui ne peut être saisi que par l'expérience directe. Ce noir n'est pas un mur immobile : il est la tension, le point de résistance qui rend possible l'éveil. Pourtant, des fissures apparaissent déjà. La lumière effleure la matière, et dans l'ombre surgissent des éclats blancs, des signes mystérieux, des formes semblables à des runes ou à des pressentiments. Ce sont les signes d'une transmutation en cours : l'ignorance n'est pas une fin en soi, mais un passage nécessaire. Chaque éclat lumineux dans la terre obscure est un rappel que la conscience peut se transformer, que la mémoire enfouie peut ressurgir sous une forme nouvelle.

Ainsi, ce tableau ne fixe pas une simple opposition entre haut et bas, clair et obscur. Il révèle l'espace du passage, la zone liminale où la tension crée la possibilité du surgissement. La frontière elle-même devient un lieu actif, un champ de forces où l'énergie circule et se prépare à s'élever. Contempler cette œuvre, c'est comprendre que le noir n'est pas une barrière absolue mais un seuil, une invitation. Derrière lui, la lumière persiste, patiente et obstinée, prête à se révéler pleinement. L'ignorance n'est pas un état permanent : elle est la porte voilée par laquelle le souffle de l'Esprit peut pénétrer et transformer la matière, la conscience et le regard que nous portons sur le monde.

Avertissement: pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil.

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation: installez le tableau face à vous, à hauteur du regard. Mettez en lecture la musique associée (Les frontières de l'ignorance). Allumez une bougie et diffusez un encens ou une huile essentielle favorisant l'ancrage et l'élévation (santal, cèdre, bergamote).
- Connexion à Prakriti: observez la partie inférieure, dense et terreuse. Inspirez profondément en ressentant la matière, les instincts et l'énergie vitale qui y résident. Visualisez cette force brute comme un flux prêt à s'élever.
- Ascension vers Purusha: tournez maintenant votre attention vers la zone supérieure, pastel et lumineuse, traversée de lignes rouges. Imaginez votre conscience s'élever avec cette lumière subtile, traversant les chakras supérieurs et se reliant au disque solaire, symbole de Surya, lumière intérieure.
- Traversée du voile : contemplez la ligne noire qui sépare les deux zones. Elle symbolise le voile entre matière et esprit. Inspirez en intégrant la densité de Prakriti, expirez en laissant Purusha illuminer votre conscience, unifiant ces deux principes en vous.
- Méditation active : laissez l'asymétrie et l'intensité des textures vous guider.
   Sentez le chaos intérieur se transformer en clarté, comme un mandala tantrique déconstruit qui révèle l'ordre et l'expérience du sacré.
- Intégration: fermez les yeux et visualisez l'union de Prakriti et Purusha à l'intérieur de vous: la matière et l'esprit s'harmonisent, créant un espace de plénitude, d'énergie et de conscience éveillée.



## 4.Analyse de l'oeuvre "Akasha"



"Akasha" - Acrylique sur toile 40 x 50 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Ākāśa (l'éther en sanskrit) est une peinture qui cherche à rendre visible ce qui échappe aux sens : l'élément subtil. sans forme ni limite, matrice de toute existence. L'œuvre illustre le mystère de l'éther lorsqu'il se manifeste dans le ciel et se condense en eau, comme si l'infini se donnait soudain à voir et à toucher. Le ciel, peint en bleu profond, n'est pas seulement décor : il est la figure même de l'ākāśa. Espace illimité, champ originel où tout prend naissance et où tout retourne, il est symbole de liberté, d'ouverture et de transcendance. Dans la méditation, le ciel inspire silence et immobilité, rappelant que l'esprit humain est capable de se fondre dans cet horizon infini. Sa vastitude suggère une conscience qui englobe tout sans jamais se réduire à aucune de ses expressions. De ce ciel naît l'eau, comme une condensation visible de l'éther. L'eau est son double en mouvement : fluide, changeante, toujours en transformation. Elle symbolise la vie, la purification, l'émotion et la fécondité. Dans la tradition indienne, elle correspond à ap, l'un des cinq éléments (pañca mahābhūta), et se relie à la déesse Ganga, principe de fertilité et de purification.

L'eau est aussi l'image du samsāra : le cycle perpétuel des naissances et renaissances, où tout s'écoule, se transforme, disparaît et renaît. La rencontre du ciel et de l'eau dans cette œuvre illustre la relation essentielle entre l'immobile et le mouvant, entre l'infini immuable et la vie qui circule. Le ciel-ākāśa est le champ silencieux qui contient tout; l'eau en est la manifestation, la dynamique visible qui exprime dans la matière le souffle invisible de l'éther. Cette interaction révèle que transcendance et immanence ne s'opposent pas : elles se complètent et se nourrissent mutuellement. Contempler Ākāśa, c'est se placer dans cet espace intérieur où l'on reconnaît à la fois l'immensité de l'éther et la fluidité de l'eau. L'eau enseigne l'adaptabilité : tantôt limpide et paisible, tantôt agitée et imprévisible, elle nous rappelle que la vie exige d'être accueillie dans toutes ses formes. Le ciel, lui, nous ouvre à la dimension intemporelle et illimitée de la conscience. Ensemble, ils proposent une méditation sur l'équilibre : couler avec le monde, tout en restant relié à l'espace immobile qui l'accueille.

Ainsi, l'œuvre ne se limite pas à représenter un paysage symbolique : elle invite à une expérience intérieure. Elle suggère que la béatitude n'est pas ailleurs mais déjà en nous, circulant comme l'eau qui s'écoule et comme le ciel qui enveloppe. Ākāśa nous rappelle que vivre, c'est à la fois épouser le flux de la vie et demeurer ouvert à l'espace infini qui le traverse.

Avertissement: pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil.

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

Dans une pratique tantrique, Aasman peut servir de catalyseur pour harmoniser et éveiller les énergies subtiles :

- Préparation de l'espace sacré: Mettez en lecture la bande sonore dédiée "Aasman", puis installez le tableau face à vous, à hauteur du regard. Allumez une bougie et, si vous le souhaitez, de l'encens ou de huile essentielle pour éveiller la dimension subtile.
- Connexion aux éléments : visualisez l'eau et le ciel comme des flux d'énergie dans votre corps, permettant la purification et l'élévation de la conscience.
- Union des polarités : laissez le ciel représenter la conscience pure (Śiva) et l'eau la force créatrice (Śakti), et sentezles s'unir en vous.
- Méditation active : inspirez profondément en imaginant l'eau monter de la terre jusqu'au ciel, puis expirez en la laissant redescendre, harmonisant ainsi le flux énergétique de votre corps et éveillant les chakras.
- Intégration : terminez en fermant les yeux, en laissant le tableau s'imprimer dans votre espace intérieur comme un symbole d'équilibre, de fluidité et de transcendance.



# 5.Analyse des oeuvres "Avidya & Vidya" (Dyptique)





"Avidya" (haut) & "Vidya" (bas), acrylique sur toile 60 x 80 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Ce diptyque, peint à l'acrylique sur toile, s'inspire d'un chapitre de La Vie divine de Sri Aurobindo Ghose, qui explore l'opposition et la complémentarité de la connaissance (viduā) et de l'ignorance (aviduā). Ces deux principes, centraux dans la philosophie indienne, ne sont pas de simples notions intellectuelles, mais des états de conscience qui déterminent notre rapport au monde et à nous-mêmes. Dans la tradition de l'Advaita Vedānta, l'ignorance n'est pas absence de savoir, mais méconnaissance de la véritable nature de la réalité. Elle naît de l'identification à l'ego, aux attachements matériels et à l'illusion cosmique (Māyā). Sous son emprise, l'individu croit être séparé du Tout, enfermé dans une identité limitée. Ce sentiment de séparation engendre la souffrance, la peur, et perpétue le cycle des renaissances (samsāra). L'ignorance est donc à la fois une prison intérieure et un voile qui recouvre la vérité. Face à elle, la connaissance n'est pas accumulation intellectuelle, mais réalisation directe et intuitive de l'unité de l'Atman (âme individuelle) et du Brahman (absolu). Elle est éveil, dissolution de la dualité, reconnaissance que tout est un. Cette connaissance véritable transforme la conscience : elle libère, purifie, et mène au moksha, l'état de libération où l'être expérimente la béatitude infinie de son essence divine. Les voies du yoga, de la méditation, du discernement (viveka) et du renoncement intérieur permettent d'atteindre cet état d'unité.

L'œuvre traduit ces deux pôles sous forme picturale :

 La toile verte incarne l'ignorance : densité, illusions, dérives mentales et attachements matériels. Le vert, ambivalent, symbolise à la fois la vitalité et la stagnation, rappelant que l'ignorance est toujours dynamique, enchevêtrée dans les cycles de désirs et de peurs.  La toile noire, à l'inverse, représente la connaissance transcendante. Le noir, souvent perçu comme absence, est ici profondeur absolue, espace fertile où toute dualité se résorbe.

Il devient le lieu du silence intérieur, de la dissolution des illusions, là où la conscience se déploie vers l'infini. En réunissant ces deux toiles, le diptyque ne propose pas seulement une opposition mais un chemin initiatique: traverser l'avidyā pour rejoindre la vidyā, reconnaître l'illusion pour mieux accéder à la lumière de la vérité. L'œuvre agit comme une empreinte subconsciente, un rappel visuel et vibratoire des principes philosophiques d'ignorance et de connaissance. Plus qu'une représentation, ce diptyque est une pratique contemplative : un miroir qui invite le spectateur à reconnaître en lui-même ses voiles d'ignorance et à entrevoir la possibilité d'une libération intérieure. Dans cette expérience, l'art devient passage, initiation silencieuse, et porte vers la béatitude infinie.

Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation de l'espace sacré: installez les deux tableaux face à vous, à hauteur du regard. Allumez une bougie et diffusez de l'encens ou des huiles essentielles pour éveiller la dimension subtile. Mettez en lecture la bande sonore du même titre (Avidyā et Vidyā) pour accompagner et harmoniser votre méditation.
- Connexion aux œuvres : commencez par contempler le tableau vert (Avidyā), représentant l'ignorance. Observez les formes et couleurs comme des manifestations de l'attachement, de l'ego et de Maya. Respirez profondément en reconnaissant ces illusions sans jugement.
- Transition vers la connaissance : puis tournez votre attention vers le tableau noir (Vidya), symbole de la connaissance et de la réalisation spirituelle. Visualisez cette énergie pénétrer votre conscience, dissolvant les illusions et éveillant l'unité entre votre Atman et le Brahman.
- Union des polarités: imaginez l'ignorance et la connaissance fusionnant en vous, comme un flux de lumière et d'ombre qui révèle la vérité essentielle. Sentez cette union éveiller l'intuition, le discernement (Viveka) et la transformation intérieure.
- Méditation active: inspirez profondément en absorbant l'énergie de Vidyā, puis expirez en laissant se dissoudre les voiles de Avidyā. Laissez le flux énergétique circuler dans tout votre être, alignant votre conscience avec la vérité universelle.
- Intégration: terminez en fermant les yeux et en imprimant les images du diptyque dans votre espace intérieur.
   Ressentez la libération et la béatitude qui naissent de la fusion de la connaissance et de la transcendance de l'ignorance.



## 6.Analyse de l'oeuvre "LîLâ"



"Lîlâ", acrylique sur toile 60 x 80 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Cette œuvre est une immersion totale dans le jeu vibrant de l'existence, un espace où la matière se métamorphose en énergie et où l'énergie elle-même se déploie en vibration pure, comme une pulsation cosmique perceptible au creux du corps et de l'âme. Le rouge profond qui domine la composition n'est pas simplement une couleur, mais une force incarnée, ancrée dans l'énergie tellurique du chakra Mūlādhāra. Il ne se limite pas à la racine, à la stabilité physique ou terrestre : il devient l'ouverture d'un théâtre intérieur, un rideau flamboyant qui déploie la scène de la mémoire incarnée, de l'histoire personnelle et collective, et de la danse sacrée de l'être au monde. Ce rouge n'est jamais uniforme, jamais statique. Strié, griffé, traversé de veines noires, vertes et blanches, il dévoile les multiples strates de l'expérience cosmique et humaine. Chaque cicatrice chromatique n'est pas seulement une blessure visible, mais un signe, une empreinte du passage du souffle vital, de la danse infinie de la création. C'est l'écho d'un récit karmique ancien, une mémoire qui se faufile dans le présent et rappelle que chaque instant de vie est à la fois reçu et recréé. Les lignes noires tracent les interstices de la conscience, les veines vertes suggèrent le souffle de la régénération, et le blanc, surgissant çà et là, est comme un éclair de vide créateur, la porte ouverte sur le possible, sur ce qui n'a pas encore été manifesté. Les formes semi-figuratives, esquissées plutôt que pleinement définies, évoquent un torse, un ventre, un cœur battant. Elles ne représentent pas un corps concret mais les coulisses du corps subtil, cet espace où l'énergie circule en filaments invisibles, où les lignes rouges et noires deviennent des nādī-s, des canaux d'énergie dans lesquels le souffle divin circule et se joue. Les zones blanches et lumineuses, percées dans la masse pigmentaire, fonctionnent comme des fenêtres sur le vide, des points de suspension où le temps et la matière semblent se dissoudre, laissant entrevoir l'infini et l'origine de toutes les formes. Le geste pictural, à la fois instinctif et profondément lucide, témoigne d'une liberté radicale qui rappelle Līlā, le jeu divin.

Rien dans ce tableau n'est figé : la douleur se transforme en offrande, la confusion devient éclat, et la chair elle-même vibre de la lumière de la conscience. Le sérieux du drame humain se dissout dans le sourire de l'univers, dans cette joyeuse complicité cosmique où la création s'invente et se réinvente à chaque instant. Les traces de pinceau, les stries et les éclats de couleur sont autant de pas dans une danse sacrée, un langage où l'art devient médium entre le monde tangible et le monde subtil. Ainsi, le tableau se révèle comme une carte du théâtre cosmique : un yantra vivant de chair et de souffle, un labyrinthe intérieur où chaque trace picturale est simultanément épreuve, révélation et danse. Il ne propose pas un chemin linéaire, mais une expérience circulaire et immersive, invitant le spectateur à reconnaître que tout - ombre et lumière, désir et peur, douleur et joie participe à la grande Līlā, au jeu divin où le sacré se cache pour mieux se révéler dans l'expérience humaine. Contempler cette œuvre, c'est s'ouvrir à la perception d'un monde où la matière, le souffle et l'esprit fusionnent dans un éclat de conscience et de beauté, et où chaque couleur, chaque cicatrice, chaque vibration devient un appel à se souvenir de la danse infinie de l'existence.

Avertissement: pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

#### Préparation

Asseyez-vous face à la toile, à hauteur du regard. Créez une atmosphère rituelle : une bougie rouge ou sombre, un encens profond comme le bois de santal ou le patchouli. Mettez en lecture la musique associée à l'œuvre (Lîlâ). Prenez quelques respirations lentes, sentez votre corps s'ancrer, votre souffle s'approfondir, comme si vous entriez dans le théâtre intérieur de la conscience.

- Entrer dans le rouge primordial Fixez votre regard sur le rouge intense qui domine la toile. Inspirez sa chaleur tellurique, sentez-le descendre jusqu'à la racine de votre corps. Reconnaissez-y le sol du jeu, la scène sur laquelle tout prend forme : désirs, mémoires, élans, douleurs. À chaque expiration, abandonnez toute rigidité, laissez le corps vibrer comme une part vivante de cette couleur.
- Contempler les strates du jeu
  Observez les griffures, les veines noires,
  vertes, blanches qui traversent la matière.
  Inspirez-les comme les différentes voix de
  l'existence. Voyez-les non comme des
  obstacles, mais comme des personnages de
  la pièce cosmique. Chaque cicatrice est un
  rôle, chaque contraste une danse. Laissez le
  souffle vous rappeler que la vie n'est pas une
  lutte, mais un jeu qui se déroule en vous et à
  travers vous.
- Reconnaître le corps subtil comme scène Portez votre attention sur les formes semi-figuratives: torse, ventre, cœur battant. Inspirez profondément et ressentez votre propre corps comme un instrument, un théâtre sacré où se joue la grande pièce de l'univers. Visualisez les lignes rouges et noires comme des nāḍī-s, des canaux de ce jeu divin, et les espaces blancs comme des portes ouvertes sur le vide créateur, source infinie de Līlā.

- Goûter la danse de la métamorphose Fermez doucement les yeux. Inspirez la densité de la toile et expirez dans la légèreté du jeu. Laissez chaque émotion, chaque tension intérieure apparaître comme une figure passagère sur scène. À chaque souffle, voyez-les naître, jouer leur rôle et se dissoudre. Souriez intérieurement à cette danse où même la douleur devient offrande, où le chaos devient rythme.
- Se fondre dans Līlā

Restez immobile quelques instants et laissez la conscience se dilater. Ressentez-vous comme acteur et spectateur à la fois : celui qui joue et celui qui contemple. Reconnaissez que tout ce qui se déroule – souffle, pensée, sensation – n'est qu'une manifestation du jeu divin. Dans ce silence habité, percevez la liberté profonde : rien n'est à rejeter, car tout participe à Līlā.

#### Clôture

Ouvrez doucement les yeux et retrouvez la toile. Voyez-la non plus comme une image fixe, mais comme un miroir vivant de la danse cosmique. Remerciez intérieurement l'œuvre de vous avoir rappelé que l'existence n'est pas un poids, mais un jeu sacré, une danse infinie entre ombre et lumière. Quand vous êtes prêt, revenez au présent, en portant en vous le souffle joyeux de Līlā.



# 7.Analyse de l'oeuvre "Gunas Source"



Gunas Source, acrylique sur toile 40 x 50 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Cette œuvre rugueuse et incantatoire est une plongée dans les entrailles de la transformation intérieure, un passage initiatique à travers le feu. Elle ne se contemple pas comme une simple peinture : elle se vit comme une traversée, une combustion intime où l'ancien est réduit en cendres pour laisser jaillir une lumière encore invisible. La toile s'organise autour de la présence d'Agni, le feu sacré de la tradition védique et tantrique, principe de transmutation et d'ascension. Ici, le feu n'est pas seulement représenté par la couleur : il est inscrit dans la matière même du geste pictural, dans la rugosité de la texture, dans l'ardeur des superpositions. La palette chromatique évoque un corps en mutation :

- les tons terre brûlée suggèrent l'ancrage, la base matérielle à consumer,
- les noirs profonds deviennent matrice, nuit fertile, creuset où l'ancien se dissout,
- les rouges incandescents vibrent comme le sang du feu, la pulsation vitale, l'urgence d'un devenir.

Ces couleurs ne sont pas juxtaposées, mais se heurtent, se frottent, se griffent mutuellement.

Chaque trace, chaque frottement, surgissent d'un geste rituel, comme une invocation, un mantra visuel répété dans la matière.Le noir ici n'est pas un vide, mais une concentration, un point de tension avant l'éclatement. Les éclats blancs, soudains et tranchants, apparaissent comme des respirations de conscience, percées inattendues dans l'opacité du karma.Le rouge nerveux, vif et dispersé, est le feu vital, la douleur transfigurée en intensité créatrice. Cette œuvre n'offre pas la sérénité. Elle propose au contraire la crise spirituelle nécessaire à toute métamorphose tantrique. Elle est un yantra de l'épreuve, une porte de feu qui attire vers l'intérieur pour forcer la confrontation avec les ombres personnelles. Le spectateur est aspiré dans une expérience involutive : descendre dans la nuit, plonger dans les zones de chaos, pour en ressortir allégé, brûlé de l'intérieur, mais régénéré. En cela, l'œuvre n'est pas un refuge ni une fuite hors du monde : elle est un rite sacrificiel, une offrande tantrique où l'on accepte de brûler en soi les illusions, les attachements et les formes figées de l'ego. C'est dans ce brasier intérieur que naît la clarté nue du Soi. la lumière subtile cachée au cœur des ténèbres.

Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation de l'espace sacré: placez le tableau face à vous, à hauteur du regard. Allumez une bougie et diffusez de l'encens ou des huiles essentielles aux notes boisées ou épicées pour intensifier la présence du feu intérieur. Lancez la bande sonore correspondante (Gunas Source) afin d'harmoniser votre pratique.
- Connexion au feu intérieur : contemplez les tons terre brûlée, les rouges incandescents et les noirs profonds du tableau. Visualisez en vous le feu d'Agni, énergie transmutatrice, s'éveiller au creux du ventre et embraser doucement tout votre corps.
- Plongée dans la matrice: laissez le noir agir comme une nuit fertile, matrice de vos ombres et de vos résistances. Inspirez profondément en accueillant cette obscurité comme un espace de gestation, un lieu où vos anciennes formes reposent avant leur transformation.
- Percées de conscience : à chaque éclat blanc du tableau, imaginez une respiration de conscience, une ouverture qui traverse l'opacité de votre karma. Expirez en laissant vos blocages se dissoudre dans cette lumière vive.
- Méditation active: inspirez en visualisant le rouge comme le sang du feu, une vitalité brute qui vous traverse. Laissez ce feu brûler vos illusions, vos douleurs et vos attachements. Expirez en ressentant la libération, comme une transmutation intérieure.
- Intégration: terminez en fermant les yeux. Voyez le tableau imprimé dans votre espace intérieur comme un yantra de l'épreuve. Sentez que la confrontation avec vos ombres vous a rapproché de la clarté nue du Soi.

Ce feu n'est pas destruction, mais offrande et renaissance.



# 8.Analyse de l'oeuvre "Kâlî"



"Kâlî", acrylique sur toile 50 x 50 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Kâlî est bien plus qu'un simple tableau : c'est une invocation picturale, une plongée vertigineuse dans l'ombre incandescente du divin. L'œuvre ne se contente pas d'être vue, elle se vit : elle entraîne le spectateur dans un vouage initiatique, une descente consciente au cœur des zones les plus obscures de l'âme, là où le sacré cesse d'être lumineux pour se révéler dans sa face nocturne et radicale. Dans l'univers tantrique, Kali n'est pas seulement la déesse de destruction : elle est le temps lui-même, la force cosmique qui consume les formes et les illusions pour permettre l'émergence du renouveau. Elle arrache l'ego, déchire les illusions et brûle l'attachement, libérant l'âme de ses entraves. La toile incarne cette puissance non par une représentation figurative ou narrative, mais par une dramaturgie de matières, de textures et de contrastes qui agit directement sur la perception et la conscience. La zone inférieure du tableau est noire, calcinée, saturée de matière. Elle apparaît comme une matrice obscure, une terre aride et profonde où tout semble étouffer, où l'énergie est retenue dans sa gestation initiale. Cette densité oppressante, loin de signifier un arrêt, se fissure et se craquelle pour laisser apparaître des éclats d'ocre, de gris, de métal: des braises incandescentes qui pulsant dans la nuit, suggèrent la force latente prête à surgir. Ces fragments lumineux ne sont pas décoratifs : ils traduisent le potentiel de transformation qui sommeille dans l'obscurité, rappelant que le chaos et la matière brute sont la condition nécessaire à tout éveil. Vers le haut. le mouvement s'ouvre en un ciel déchiré. strié de tensions et traversé par des filaments lumineux qui évoquent la Shakti en action, la force primordiale qui traverse, dérange et bouleverse l'ordre établi. L'énergie semble circuler, tourbillonner et vibrer dans l'espace, invitant le spectateur à ressentir physiquement le passage de la pesanteur vers la libération. Ici, le sacré est abstrait, radicalement non figuratif: il n'y a pas d'icône rassurante, pas de visage familier, mais une écriture visuelle chaotique, un mandala inversé où les repères

géométriques et la logique ordonnée s'effondrent pour provoquer une méditation directe et intime. L'œuvre ne promet pas la paix: elle exige la confrontation avec l'ombre, la reconnaissance et l'acceptation des parts refoulées et niées de soi. Le noir, l'opacité et la densité deviennent alors potentiel et gestation. Le chaos n'est pas une fin : il est l'espace alchimique où la transformation peut s'accomplir. La matière brûlée, les textures saturées et les éclats incandescents se transforment en énergie pure, révélant la puissance créatrice contenue dans la nuit. Chaque fissure, chaque strie, chaque éclat suggère que l'ombre est le passage obligé pour que la lumière puisse émerger. Kali Energizer est ainsi une œuvre alchimique et initiatique, un rite visuel où destruction et création coexistent et se répondent, où la nuit se fait révélatrice et génératrice. Cette peinture est destinée aux initiés, à ceux qui osent franchir le seuil. Elle exige courage, abandon et capacité à se laisser traverser par l'intensité. Kali ne propose ni réconfort ni consolation : elle offre la vérité nue. Elle enseigne que tout doit mourir, que tout attachement et toute illusion doivent être consumés, afin que l'essence puisse renaître plus pure et plus vivante. Le spectateur devient alors témoin et participant de ce processus alchimique, invité à descendre dans l'ombre, à ressentir la densité et la chaleur du feu intérieur, et à percevoir, derrière le chaos apparent, la force créatrice universelle qui transforme la destruction en lumière et l'opacité en libération.

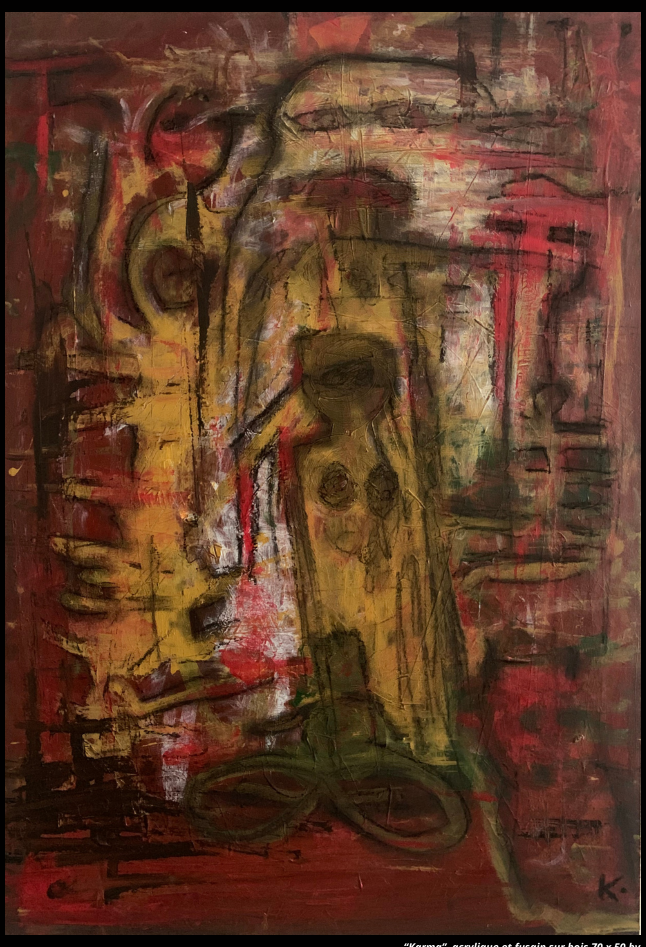
Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation de l'espace sacré: placez le tableau face à vous, à hauteur du regard. Allumez une bougie sombre (rouge, noire ou violette) et diffusez de l'encens ou des huiles essentielles profondes (patchouli, myrrhe, bois de santal) pour intensifier l'atmosphère rituelle. Mettez en lecture la bande sonore du même titre (Kâlî) afin d'entrer dans la vibration de l'œuvre.
- Invocation de Kali: contemplez les zones noires et calcinées de la toile comme une descente dans vos propres ombres.
   Invoquez intérieurement Kali, la Shakti primordiale, force de destruction libératrice. Laissez son énergie pénétrer votre conscience, consumant les illusions et l'ego.
- Affrontement des ombres : laissez les contrastes de gris, d'ocre et de lumière métallique vous traverser. Inspirez profondément en acceptant le chaos, l'incertitude, les parts de vous que vous craignez. Expirez en offrant ces ombres à Kali, qui les transmute en énergie de régénération.
- Méditation active: fixez les filaments de lumière dans l'œuvre comme des éclats de Shakti en mouvement. À chaque respiration, visualisez ces filaments pénétrer votre corps, réveiller votre vitalité et briser les structures obsolètes de votre être.
- Intégration: terminez en fermant les yeux, en gardant l'image du tableau comme un mandala inversé. Ressentez que le chaos n'est pas effondrement mais mutation, et que le noir est matrice de renaissance. Kali vous a traversé: laissez sa force obscure devenir votre lumière intérieure.



## 9.Analyse de l'oeuvre "Karma"



"Karma", acrylique et fusain sur bois 70 x 50 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Karma est une peinture de seuil, une vision suspendue entre incarnation et délivrance. Sa surface est habitée par des silhouettes anthropomorphes, à la fois humaines et spectrales, qui se dressent comme des totems de conscience incarnée. Leurs formes vacillantes, incertaines, semblent se dérober au regard : elles oscillent entre chair et transparence, comme si elles existaient simultanément sur plusieurs plans vibratoires. Cette fluidité traduit la grande vérité des philosophies orientales : l'être n'est jamais figé, il se transforme, se décompose et renaît au rythme infini du samsāra, le cycle des renaissances.

La palette chromatique ancre cette vision dans une lecture tantrique :

- Le rouge explose comme la Shakti, énergie vitale, désir ardent, mais aussi feu purificateur qui consume les scories de l'ego.
- Le jaune et l'ocre illuminent certaines zones comme des éclats de conscience, des promesses d'éveil au milieu du chaos.
- Le noir domine en arrière-plan, opaque et abyssal, symbole du karma enfoui, des mémoires anciennes et des vies passées que l'âme porte comme une empreinte indélébile.

Des symboles ésotériques surgissent dans cette matière vibrante :

- Une forme serpentine traverse la toile, évoquant la Kundalini, énergie endormie au bas de la colonne vertébrale, prête à s'éveiller pour libérer l'âme.
- Un visage effacé flotte dans la partie supérieure, image du voile de Māyā, l'illusion qui recouvre la véritable nature du soi.
- La composition entière se déploie comme un mandala déconstruit : chaotique, fragmenté, mais traversé d'une cohérence cachée, révélant que le chemin spirituel n'est jamais rectiligne. Il est jalonné de blessures, de résonances transgénérationnelles, de désirs inachevés et de fragments karmiques à transformer.

L'œuvre se lit alors comme une cartographie subtile du karma en action : une tentative de rendre visible ce qui échappe à la perception ordinaire les empreintes laissées par des existences antérieures, les pulsations des désirs non accomplis, l'appel de l'âme à se libérer de ses entraves. Karmique est une peinture de passage, un espace d'entre-deux mondes. Elle ne montre pas un aboutissement, mais un processus : celui d'une conscience en marche, figée entre incarnation et délivrance, tâtonnant dans la nuit pour retrouver son axe. Le spectateur est invité à plonger dans cette matière vibratoire, à ressentir la densité de ses propres mémoires, et à reconnaître dans cette errance visuelle le reflet de sa propre quête de libération.

Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation: placez le tableau devant vous, à hauteur du regard. Mettez en lecture la bande sonore du même titre (Karma). Créez une atmosphère silencieuse avec une bougie rouge ou jaune, et diffusez un encens ou une huile essentielle de purification (benjoin, palo santo, sauge).
- Contemplation des formes : observez les silhouettes anthropomorphes comme des reflets de vos vies passées et présentes. Laissez remonter mémoires, émotions et intuitions.
- Connexion aux couleurs :
- Inspirez le rouge (Shakti, purification).
- Expirez dans le jaune/ocre (clarté, détachement).
- Accueillez le noir (champ karmique, inconnu fertile).
- Éveil de la Kundalinī: suivez la forme serpentine; sentez l'énergie se déployer de la base de la colonne jusqu'au sommet, éclairant les chakras.
- Dissolution de Māyā: contemplez le visage effacé; à chaque souffle, visualisez le voile se dissoudre pour révéler votre nature véritable.
- Intégration : fermez les yeux et recevez l'œuvre comme un mandala karmique déconstruit : chaque ombre devient leçon, chaque éclat, initiation.



# 10.Analyse de l'oeuvre "SRI"



SRI, acrylique sur toile 30 x 40 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Sri n'est pas une simple peinture, mais une invocation silencieuse, un espace préparé pour accueillir le mystère de la grâce. Elle traduit plastiquement l'instant rare où l'énergie divine descend dans l'être, non comme un effort ou une conquête, mais comme un don imprévisible, accordé à celui ou celle qui s'est rendu disponible par le dépouillement et l'écoute intérieure. Le noir velouté qui constitue l'arrière-plan n'est pas absence, mais plénitude matricielle. Il incarne l'ignorance originelle (avidyā), l'opacité de l'ego, la densité mentale et les couches d'illusions (māyā) qui recouvrent la conscience humaine. Mais ce noir, loin d'être stérile, est fécond. Il est le champ silencieux de l'attente, la terre intérieure purifiée par la méditation, le souffle et le renoncement. C'est le sol stable sur lequel l'être peut se préparer. De ce silence noir jaillit une lumière verticale, blanche et fine, presque translucide. Elle n'est pas éclatante ni dramatique, mais subtile, comme une goutte d'éveil ou un rayon d'aube. Cette verticalité exprime la descente de Śakti, l'énergie divine dans son aspect le plus pur et le plus doux.

Contrairement à la Kundalinī qui s'élève du bas vers le haut, ici la lumière descend : c'est la grâce qui se dépose, une offrande céleste, un souffle d'infini qui vient féconder le silence de l'âme. Cette œuvre ne représente pas une scène : elle incarne un état de conscience. Elle place le spectateur dans une posture de réceptivité, d'ouverture, comme l'aspirant qui s'approche du seuil ultime celui où la conscience personnelle cesse de lutter et s'abandonne pour laisser passer l'Infini. En ce sens, Sri agit comme un yantra du silence : un outil visuel de méditation pour l'initié, celui qui ne cherche plus à forcer l'expérience spirituelle, mais à se rendre disponible. Elle enseigne la vérité tantrique fondamentale:

« Le divin ne s'atteint pas. Il descend, quand l'espace est prêt. »

C'est une œuvre d'intériorité, une peintureporte qui invite non à chercher, mais à recevoir.

Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation: installez-vous face au tableau, à hauteur du regard. Mettez en lecture la musique associée (Sri). Allumez une bougie blanche ou une petite lampe douce, et diffusez un encens ou une huile essentielle subtile (santal, lotus, jasmin) pour créer un espace de réceptivité silencieuse.
- Connexion au noir matriciel: observez le fond noir velouté. Inspirez profondément et percevez-le comme l'ignorance primordiale (avidyā), la densité du mental et de l'ego. Accueillez-le comme un socle stable, un champ intérieur prêt à recevoir.
- Observation de la lumière descendante : portez votre attention sur la fine lumière blanche verticale au centre de la toile.
   Sentez cette Śakti subtile descendre en vous, non pas pour éveiller par effort mais pour pénétrer votre conscience, comme une grâce qui se reçoit.
- Posture de réceptivité: laissez votre souffle suivre la lumière, en détendant le corps et l'esprit. Ne cherchez rien: soyez simplement disponible, comme un aspirant silencieux, prêt à laisser l'énergie divine traverser votre être.
- Méditation active: ressentez le contraste entre la densité du noir et la subtilité de la lumière. Permettez à cette dynamique d'éveiller la conscience intérieure et de dissoudre progressivement les attachements, les pensées et les résistances.
- Clôture: fermez les yeux. Sentez la lumière s'intégrer en vous, descendant doucement comme une pluie de grâce. Laissez votre corps et votre esprit absorber cette énergie subtile, dans un état de paix et de disponibilité totale à l'infini.



# 11.Analyse de l'oeuvre "Prana"



"Prana", acrylique sur toile 80 x 60 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Dans cette peinture, la toile elle-même semble vibrer d'un prāṇa lumineux, une énergie vitale qui remonte de la terre vers l'infini, comme un souffle puissant, conscient et circulant. Chaque coup de pinceau, chaque griffure ou strie de couleur participe à cette pulsation: le tableau n'est pas seulement vu, il se ressent, comme un corps énergétique qui inspire et expire. Le jaune éclatant, parcouru de lignes fines, de griffures et de touches presque runiques, évoque le plexus solaire, foyer du feu intérieur et du souffle vital. Il ne s'agit pas simplement d'une couleur : c'est un foyer actif, un centre de force où la lumière ne se contente pas de briller mais circule, s'élève et se déploie comme une flamme intérieure qui anime le corps, éveille la volonté et stimule la vitalité. Chaque trait blanc ou or pâle agit comme un canal de prāna, un circuit subtil où l'énergie se transforme et se diffuse, réveillant la conscience et le dynamisme intérieur. Au sommet de la composition, le vert profond n'est pas une simple teinte végétale mais un ciel de conscience enracinée.

Il représente le cœur, la dimension de l'amour et de la réceptivité, vers laquelle la lumière solaire du plexus cherche à s'élever. La rencontre entre le jaune vibrant et le vert profond ne se limite pas à un contraste chromatique: elle devient un flux harmonique, une circulation du souffle vital qui unit force et douceur, action et contemplation, feu et souffle. Cette interaction suggère que l'énergie ne monte jamais seule : elle trouve toujours un lieu où s'accueillir, un espace de maturité et de calme au sein du corps et de l'âme. Dans le coin supérieur droit, une lune pâle veille silencieusement sur cette circulation énergétique. Elle incarne la dimension féminine, intuitive et inconsciente, et rappelle que la force ne suffit pas : la sagesse intérieure, subtile et bienveillante, éclaire sans contraindre, offrant équilibre et guidance. Sa lumière diffuse se mêle au flux ascendant du prāṇa, créant un rythme délicat où le feu intérieur et la douceur lunaire se répondent, où l'énergie vitale et la conscience trouvent leur harmonie.

Ainsi, ce tableau ne se limite pas à la représentation d'un espace ou d'une forme : il devient un champ vibratoire vivant, un territoire où la matière, la couleur et la lumière sont animées par le souffle vital. Les textures, les griffures et les lignes ne sont pas des signes statiques mais des yantras dynamiques, des invitations à ressentir, à incarner le flux énergétique qui traverse le corps et l'esprit. L'expérience qu'il propose n'est ni abstraction ni retrait : elle est immersion totale, présence incarnée dans l'épaisseur du réel, où l'éveil ne se produit pas en dehors mais au cœur de la matière, dans la danse intime et vivante du prāṇa, de la lumière et de la conscience. Chaque couleur, chaque strie devient un souffle partagé entre l'œuvre et celui qui la contemple, un rappel que le vivant circule toujours, qu'il transforme et relie, et que la perception n'est jamais passive : elle est participation, communion et émerveillement devant le jeu subtil et incessant de l'énergie dans l'univers.

Avertissement: pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil.

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

#### Préparation

Installez-vous confortablement face à la toile, à hauteur du regard. Allumez une bougie rouge ou sombre et diffusez un encens ou une huile essentielle profonde (bois de santal, myrrhe, patchouli) pour créer un espace sacré. Mettez en lecture la musique associée au tableau. Respirez calmement, laissez votre corps s'ancrer dans le moment présent et votre esprit se détendre, prêt à accueillir le souffle vital.

- Connexion au souffle vital

  Portez votre attention sur le champ jaune
  éclatant de la toile. Inspirez profondément et
  sentez le prana, cette énergie vitale,
  s'éveiller en vous. Imaginez-le circulant
  comme une flamme intérieure, montant de
  votre centre solaire vers le sommet, éveillant
  votre vitalité et votre volonté. Sentez
  chaque cellule s'imprégner de cette lumière,
  comme si votre feu intérieur se
  sunchronisait avec celui du tableau.
- Observation du flux énergétique Laissez votre regard parcourir les lignes, griffures et textures de la toile. Visualisez ces traits comme des circuits invisibles où le prana circule librement, transmutant vos désirs, vos tensions et vos mémoires accumulées. Accueillez ces flux d'énergie sans jugement, simplement en les ressentant vibrer dans votre corps et dans votre esprit.
- Plongée dans l'espace du cœur Dirigez maintenant votre attention vers le vert profond du haut de la toile. Ressentez cet espace comme un ciel végétal, une conscience enracinée, le lieu du cœur où la lumière et le souffle cherchent à se hisser. Inspirez cette force apaisante et laissez-la se mêler à la chaleur de votre plexus solaire. Sentez le prana circuler entre force et douceur, action et réceptivité, feu et souffle.

#### Méditation active

Observez la circulation de l'énergie comme un mouvement vivant à l'intérieur de vous. Sentez votre souffle, vos centres d'énergie et votre cœur vibrer en harmonie avec la toile. Laissez la lumière et l'énergie fusionner dans une extase consciente, où force, amour et vitalité se rejoignent dans un équilibre subtil.

#### Clôture

Fermez doucement les yeux et imprégnezvous de l'unité du prana et de la conscience. Sentez cette énergie vitale en vous, coexistant avec la paix intérieure et la sagesse silencieuse représentée par la lune de la toile. Restez quelques instants dans ce rayonnement avant de revenir lentement à l'espace présent, en emportant avec vous la vitalité, la clarté et la sérénité de cette expérience méditative.



# 12.Analyse de l'oeuvre "Shakti"



Shakti, acrylique sur toile 24 x 30 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Shakti est une invocation incarnée, une effusion brute de la puissance cosmique féminine. Ici, la toile ne décrit pas : elle devient la Shakti, force tellurique et universelle qui anime toute matière, toute vie, toute conscience. Le rouge, omniprésent, n'est pas un simple symbole : il est la vibration même de l'énergie primordiale, son souffle incandescent, sa danse irrépressible. Les coulures verticales, épaisses et sombres. semblent jaillir du fond noir comme des geysers d'énergie ascendante. Elles évoquent la montée de la Kundalinī, cette force lovée dans le Mūlādhāra, qui s'élève par les chakras pour embraser le corps et l'esprit. Chaque strie, chaque pulsation picturale est comme un mantra visuel, un rythme tantrique inscrit dans la matière même de la peinture. Le noir, loin d'être absence, est ici matrice: l'utérus vibratoire d'où naît la Shakti rouge. Il est profondeur fertile, espace obscur où se prépare l'embrasement. Dans ces contrastes, l'ombre et la lumière ne s'opposent pas : elles se

fécondent, se complètent, s'entrelacent pour donner naissance au flux créateur. L'œuvre est habitée par une énergie organique et mouvante. Aucune forme stable, aucune figuration fixe: tout est vibration, dilatation, effusion. Elle ne se contemple pas comme une image, elle s'absorbe comme un rite. Celui qui la regarde ne reste pas extérieur : son corps est traversé, animé, enflammé par l'intensité rouge qui s'impose comme une respiration cosmique. En ce sens, Shakti agit comme un yantra de feu, un vortex tantrique. Elle ne cherche ni à représenter ni à expliquer. Elle impose une expérience directe, viscérale : celle de la dévotion sauvage, où désir, peur, extase et dissolution se fondent dans une seule et même vibration. C'est un fragment d'absolu incarné, une porte vers la Shakti sans masque ni ornement, nue et infinie.

Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation: installez-vous face à la toile, à hauteur du regard. Mettez en lecture la musique associée (Shakti). Allumez une bougie rouge ou orange, et diffusez un encens ou une huile essentielle stimulante (gingembre, cannelle, patchouli) pour amplifier l'énergie vitale.
- Connexion à la Shakti: contemplez les rouges profonds et pulsés du tableau. Inspirez profondément et laissez cette énergie vibrante, la Shakti incarnée, pénétrer votre corps et votre conscience. Sentez sa chaleur et sa puissance tellurique circuler de la base de votre colonne jusqu'au sommet de votre tête.
- Ascension de la Kundalinī: suivez les coulures verticales et striées comme un flux énergétique. Imaginez la Kundalinī s'éveiller, remonter à travers vos chakras, traversant chaque centre énergétique, activant la vitalité, la passion et la force intérieure.
- Union du feu et de l'ombre : accueillez l'ombre non comme absence mais comme matrice de création. Laissez-la nourrir le feu intérieur, jusqu'à ce que désir, peur, amour et dissolution se fondent dans une même vibration tantrique.
- Méditation active: absorbez le mouvement et la pulsation de la peinture. Laissez le rouge strié devenir un mantra visuel, une vibration qui traverse votre corps et votre esprit, vous plaçant dans l'état de dévotion sauvage et d'extase consciente.
- Clôture: fermez les yeux. Ressentez le vortex de feu sacré en vous, la Shakti active et libre, vous reliant à la force cosmique féminine. Laissez cette énergie s'intégrer dans votre corps, votre souffle et votre conscience.



## 13.Analyse de l'oeuvre "Prakriti & Purusha"



"Prakriti & Purusha", acrylique sur toile 24 x 30 by KAVI 2025" (Série 001 - La vie divine)

Cette peinture explore avec intensité la tension fondamentale entre deux principes essentiels de l'existence : la matière ardente et la conscience immobile. Le champ rougeoyant, traversé de stries noires, jaunes et parfois orangées, pulse comme une force vitale en perpétuel mouvement. Il ne se contente pas de représenter la matière : il incarne Prakriti, cette énergie primordiale qui anime tout ce qui existe, vibrante de désirs, de pulsions, de forces telluriques et créatrices. Chaque nuance, chaque trait, chaque griffure semble respirer d'une vie propre, comme si le feu de la création luimême s'était matérialisé sur la toile, prêt à se déployer dans le regard de celui qui contemple. Les stries noires et jaunes ne sont pas de simples accidents : elles tracent la cartographie du flux vital, les canaux de l'énergie, les chemins par lesquels la matière s'active et se transforme. Au-dessus de ce tumulte terrestre, une sphère lunaire se détache dans une nuit profonde, silencieuse et immuable. Elle incarne Purusha, la conscience pure et immobile, le témoin silencieux de l'existence.

Cette lumière douce et pâle ne cherche pas à rivaliser avec le rouge incandescent : elle ne combat pas, elle révèle. En se plaçant audessus du feu, elle offre un contrepoint de clarté et de mesure, une présence qui accueille et contemple sans être affectée, une stabilité au milieu du chaos dynamique de la matière. Elle devient ainsi la fenêtre de l'observation, l'espace où le tumulte de Prakriti peut être perçu dans sa totalité, avec toutes ses forces et ses subtilités. La peinture ne se limite pas à la simple confrontation de l'énergie et de la conscience. Elle propose plutôt une union subtile et vivante, un dialogue silencieux où chaque élément complète l'autre. L'énergie cherche son témoin pour se reconnaître, tandis que le témoin éclaire et révèle l'énergie dans son intégralité. Ce va-et-vient circulaire entre l'action et la contemplation, le feu et le silence, le tumulte et la quiétude, devient un langage visuel de l'expérience tantrique. L'unité ne naît pas de l'effacement de l'un par l'autre, mais de leur co-existence harmonieuse, de leur rencontre vivante dans la tension même qui les sépare et les relie.

Ainsi, le tableau se transforme en véritable porte vers la méditation. Observer ce champ rougeoyant sous la sphère lunaire, c'est sentir simultanément l'ardeur et la puissance de la vie vibrer dans la matière, tout en expérimentant la paix, l'immobilité et la profondeur de la conscience qui contemple. C'est un rappel subtil et puissant que le feu de l'existence et le silence de l'esprit ne sont jamais séparés : ils se nourrissent mutuellement, s'éclairent l'un l'autre, et révèlent l'harmonie et la profondeur de l'unité qui sous-tend toute chose. Le spectateur devient alors partie prenante de ce dialogue cosmique : il ressent le souffle de la vie et la quiétude du témoin, et comprend que la rencontre de ces contraires n'est pas une opposition, mais la manifestation même de l'essence de l'être.

Avertissement: pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

#### Préparation

Installez-vous confortablement face à la toile, à hauteur du regard. Créez un espace propice à la concentration : allumez une bougie rouge ou sombre et diffusez un encens ou une huile essentielle profonde, comme le bois de santal, la myrrhe ou le patchouli. Mettez en lecture la musique associée Purusha et Prakriti. Respirez calmement, ancrez votre corps dans le moment présent et laissez votre esprit se détendre.

- Connexion à la sphère lunaire Portez votre attention sur la sphère lunaire suspendue dans l'obscurité de la toile. Inspirez profondément et sentez cette présence silencieuse, témoin immobile, éveiller la conscience en vous. Reconnaissez sa clarté et son calme au milieu du tumulte. Laissez cette lumière pénétrer votre esprit comme un point d'ancrage, un espace de paix au cœur du mouvement.
- Observation du champ rougeoyant
  Laissez votre regard parcourir le champ
  incandescent de lignes rouges, noires et
  jaunes. Ces formes et traits vibrants
  représentent vos désirs, vos passions et vos
  forces vitales. Observez-les sans jugement,
  en accueillant simplement leur énergie et
  leur mouvement intérieur. Imaginez que
  chaque flamme sur la toile fait écho à vos
  émotions, à vos attachements et à vos
  mémoires accumulées, et que le simple fait
  de les voir les transforme doucement.
- Plongée dans l'ombre
   Accueillez l'obscurité profonde de la toile comme un miroir de vos propres nuits intérieures. Inspirez la densité et la profondeur du noir sans peur ni résistance, et à chaque expiration, laissez se dissoudre les tensions, les peurs et les attachements accumulés.

Sentez la matière et l'ombre devenir des alliées, vous guidant vers une libération intérieure et un apaisement progressif.

Méditation active

Ressentez la danse des lignes rouges et des formes en mouvement comme une circulation énergétique à l'intérieur de vous. Sentez vos centres d'énergie vibrer et s'éveiller, et laissez désir, peur et passion fusionner dans une extase consciente. Cette danse intérieure est un dialogue subtil entre l'énergie du feu et la présence immobile de la conscience, une union harmonieuse qui vous relie à la profondeur du tableau.

Clôture

Fermez doucement les yeux et imprégnezvous de l'unité entre le tumulte ardent et la conscience immobile. Sentez cette force et cette clarté en vous, coexistant harmonieusement. Restez quelques instants dans ce rayonnement avant de revenir lentement à l'espace présent, emportant avec vous la force et la sérénité de cette expérience contemplative.



## 14.Analyse de l'oeuvre "Supraconscience"



Supraconscience, acrylique sur toile 20 x 20 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Cette œuvre se présente comme une porte vibratoire, un seuil pictural qui invite à franchir les strates de l'existence pour atteindre les zones les plus hautes de l'être. Abstraite en apparence, mais d'une précision énergétique intense, elle fonctionne comme une carte subtile où se révèlent les relations profondes entre la matière et l'esprit, entre le visible et l'invisible, entre l'illusion et la vérité. La composition, volontairement minimale mais chargée, met en scène le conflit primordial : celui de la forme contre l'espace, de la densité contre la lumière, de l'attachement contre la liberté. Tout ici est une tension dynamique, une dialectique entre le bas et le haut, l'incarné et le transcendant.

La toile est divisée en deux champs fondamentaux :

- Le ciel bleu dense, qui occupe la partie supérieure, symbolise l'éther (ākāsha), le plan mental et supramental. C'est l'espace subtil, impalpable, où circulent les pensées, les visions, les intuitions. Mais ce bleu n'est pas une simple couleur: il est profondeur, il est l'infini mental qui se fait vibrer jusqu'à se dissoudre dans la conscience cosmique.
- La zone inférieure verte-brune représente Prithvi, la terre. Elle est le domaine de l'incarnation, du poids, du karma et des conditionnements. Sa matière instable suggère la fragilité de nos constructions terrestres, les fondations mouvantes de nos vies inscrites dans le temps et dans le corps.

Entre ces deux zones, une ligne rouge incandescente surgit comme une coupure, une fracture ardente. Elle marque le seuil de Māyā, l'illusion cosmique qui sépare la perception ordinaire de la réalité ultime. C'est la frontière vibrante, la barrière subtile que l'aspirant doit traverser pour quitter le monde phénoménal et goûter à la clarté de l'être pur. Cette ligne est un feu de passage : elle brûle les attachements, dissout les illusions et impose la vérité nue. Les gouttelettes rouges et blanches jaillissant de la toile sont des fragments de conscience.

Le rouge incarne Agni, le feu de la transformation, celui qui consume l'ego et alchimise les résistances. Le blanc, quant à lui, manifeste la lumière de la conscience pure, l'éclat du Soi au-delà de toute forme. Ces éclats ne sont pas dispersés au hasard : ils sont des shakti, des énergies actives en mouvement, témoins de l'incessante dynamique entre matière et esprit. Ainsi, Supraconscience n'est pas une simple peinture, mais une porte énergétique. Elle agit comme un yantra abstrait, un champ de méditation où chaque élément est un symbole vivant. Contempler cette œuvre, c'est accepter de se situer sur la ligne de crête entre l'incarnation et la transcendance. C'est être invité à franchir le seuil de la Māuā. à laisser derrière soi le poids terrestre pour se projeter dans l'espace subtil de l'Infini. Ce tableau, par sa simplicité tendue et sa vibration silencieuse, n'impose rien. Il attend l'aspirant. Il devient un miroir intérieur qui ne reflète pas le visage extérieur, mais les strates de l'être. Il appelle à une méditation profonde:

- Fixer la ligne rouge comme un passage.
- Respirer dans le bleu comme dans l'espace sans fin.
- Ressentir la densité verte-brune comme le poids du monde à offrir.
- Et enfin, accueillir les éclats rouges et blancs comme des étincelles de sa propre supraconscience en éveil.

Supraconscience est une invitation au franchissement. Elle ne promet pas la lumière immédiate : elle montre le seuil. C'est à celui qui contemple de choisir s'il veut rester en deçà, ou s'il ose traverser.

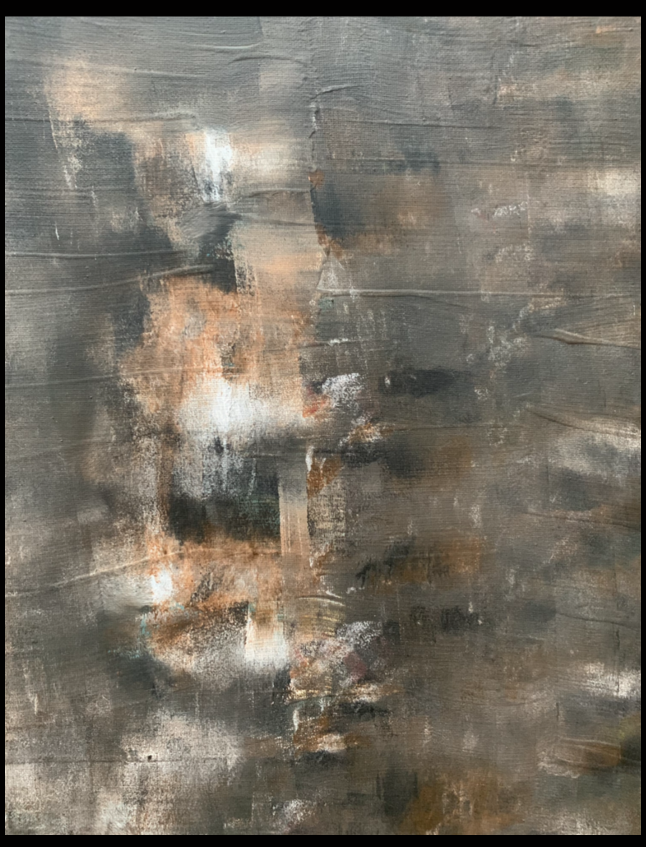
Avertissement: pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation vers le soleil

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation: installez-vous face à la toile, à hauteur du regard. Mettez en lecture la musique associée (Supraconscience).
   Allumez une bougie et diffusez un encens ou une huile essentielle stimulant la concentration et la clarté (santal, encens oliban, lavande).
- Connexion aux champs supérieur et inférieur: observez le ciel bleu dense en haut et la zone verte-brune en bas. Inspirez en ressentant l'éther (akasha) comme plan de clarté et d'ouverture mentale, et expirez en percevant la terre (Prithvi) comme matière incarnée, karma et conditionnements.
- Fixation du seuil rouge: portez votre attention sur la ligne rouge incandescente qui sépare les deux champs. Visualisez-la comme le voile de Māyā, le seuil entre illusion et réalité. Inspirez dans ce point de tension spirituelle et laissez-le éveiller votre conscience.
- Suivi des shakti : laissez votre regard parcourir les éclaboussures blanches et rouges. Imaginez ces fragments de conscience circuler à travers vos nadis subtils, activant le flux énergétique dans votre corps et harmonisant votre esprit et votre énergie.
- Méditation de dissolution : contemplez la dualité entre haut et bas, bleu et vertbrun, forme et matière. À chaque souffle, sentez la séparation se dissoudre, jusqu'à percevoir l'unité de l'être et du cosmos.
- Clôture: fermez les yeux et absorbez l'énergie de la toile. Ressentez la clarté mentale et la vitalité énergétique unifiées, dans un état de supraconscience et de présence intégrale.



## 15.Analyse de l'oeuvre "Surmental"



Surmental, acrylique sur toile 30 x 40 by KAVI 2025 (Série 001 - La vie divine)

Ce tableau se tient comme une frontière silencieuse, un voile diaphane tendu entre le visible et l'effacé, entre la mémoire de la matière et l'ouverture au non-manifesté. Il ne cherche pas à s'imposer : il demeure, discret, dans une tonalité fragile qui oscille entre présence et absence. Sa matière semble respirer douce, presque poussiéreuse faite de strates effleurées, de gris argentés, de bruns cendrés, d'éclats d'ocre et de blanc comme suspendus. On dirait que le feu est déjà passé, que la transmutation a déjà eu lieu, et qu'il ne reste qu'une mémoire vibrante, la trace subtile d'une forme disparue mais toujours active dans l'invisible. Les rares éclats de lumière traversant la surface sont comme des éclats d'intuition. des éclairs fugaces de clairvoyance surgissant dans le silence intérieur. Ils ne révèlent pas une figure claire, mais ouvrent des brèches dans l'épaisseur, comme des appels vers une réalité plus vaste. Ici, la lumière n'est pas décorative : elle est révélation partielle, une percée vers l'au-delà du mental. Ce tableau ne parle pas, il murmure. Sa voix est feutrée, presque postverbale, comme une onde subtile qui effleure la conscience et invite à se défaire du poids des mots. Dans cette atmosphère suspendue, le corps semble s'absenter peu à peu : il ne reste que sa trace, son empreinte diffuse, comme un souvenir de chair en train de se dissoudre dans l'espace plus vaste de l'Être. On pourrait dire que ce tableau figure l'après : après le rituel, après la combustion intérieure, après l'éveil. Il est aussi bien l'entre-deux, l'espace flottant entre deux incarnations, là où l'âme repose avant de reprendre sa course dans le cycle des renaissances. Le spectateur est ainsi invité à percevoir le subtil, à laisser son regard se perdre dans les zones effacées pour ressentir plutôt que comprendre. L'expérience picturale devient un exercice méditatif: l'abandon des contours nets, la dissolution des formes, le passage du visible vers l'invisible. En ce sens, le tableau ouvre sur le Surmental ce plan de conscience décrit par les philosophies intégrales, qui transcende le mental discursif pour révéler la réalité telle qu'elle est, non filtrée, non conceptualisée.

C'est une peinture d'entre-mondes : elle ne représente pas l'élan ascensionnel, ni la lutte intérieure, mais l'espace suspendu où l'on contemple ce qui subsiste après que tout s'est défait. Elle n'est pas un cri, elle est un souffle. Elle est le seuil, fragile mais immense, où le visible s'efface et où l'essence demeure.

Avertissement : pour une expérience plus profonde, éloignez tout objet électronique (téléphone, ordinateur, tablette...) et privilégiez une orientation per le soloil

Installez-vous dans une posture confortable, stable, mais sans vous avachir, afin de favoriser la circulation de l'énergie.

- Préparation: installez-vous face à la toile, à hauteur du regard. Mettez en lecture la musique associée (Surmental). Tamisez la lumière et, si vous le souhaitez, diffusez un encens ou une huile essentielle douce et subtile (lotus, encens oliban, bois de santal) pour favoriser l'intériorisation.
- Connexion à la matière effacée : observez les couches grises, brunes et ocres, douces et poudrées. Inspirez profondément en sentant la mémoire vibrante des formes disparues, la trace laissée par le feu intérieur. Sentez la subtilité du plan qui se déploie au-delà de la matière.
- Perception de la lumière intérieure : laissez votre regard se poser sur les rares éclats blancs, comme des fragments d'intuition. À chaque inspiration, accueillez ces touches comme des révélations subtiles, des percées de clairvoyance qui traversent le voile du mental.
- Plongée dans le Surmental : abandonnez le corps et le mental au profit de la conscience diffuse. Imaginez que vous flottez entre les plans, dans un espace post-verbal, au-delà du rituel et de l'éveil, où l'être reste dans sa pure présence.
- Méditation active: suivez la dynamique silencieuse de la toile, les nuances, les strates et les vides. Sentez votre conscience s'étendre, dépasser le mental, et percevoir la réalité telle qu'elle est, dans sa subtilité et son infinité.
- Clôture: fermez les yeux et absorbez l'énergie du Surmental. Sentez la paix et la lucidité s'installer, votre conscience éveillée mais silencieuse, suspendue entre le manifesté et le subtil.



### Glossaire

**Ātman** - L'âme individuelle, le soi intérieur. Principe éternel et immuable en chaque être.

Akasha - L'éther, l'élément subtil qui constitue l'espace et le champ du mental ou du subtil.

**Agni** – Le feu sacré, énergie transformatrice dans la tradition tantrique et védique, lié à la purification et à la transformation intérieure.

**Bindu** – Point central dans un yantra ou mandala, symbole de la source originelle de la création et de la conscience pure.

**Deva** – Être de lumière, divinité ou principe cosmique dans la tradition indienne, porteur d'énergie spirituelle ou de fonction universelle.

**Kundalinī** – Énergie spirituelle primordiale, lovée à la base de la colonne vertébrale, qui s'éveille pour traverser les chakras.

**Līlâ** - Signifie littéralement jeu. Dans la philosophie hindoue et tantrique, ce terme désigne le jeu cosmique par lequel le divin se manifeste dans l'univers.

Māyā - Illusion, voile qui obscurcit la perception de la réalité ultime.

Prakṛti - La matière primordiale, nature fondamentale, source de toutes les formes.

**Prāṇa -** En sanskrit, prāṇa signifie souffle vital, énergie de vie. C'est la force subtile qui circule dans le corps, l'univers et toute créature vivante.

Purusha - Conscience pure, principe spirituel, aspect immuable et éternel de l'être.

Rajas - Force dynamique, énergie du désir et de l'agitation mentale dans les trois gunas.

Sat - L'Être, la réalité absolue et éternelle, ce qui est vrai par essence.

Sattva - Force de pureté, équilibre, harmonie et conscience pure dans les trois gunas.

**Shakti** – Énergie cosmique féminine, force créatrice et transformative, souvent incarnée dans le corps subtil ou l'univers.

**Shiva** – Principe masculin de la conscience pure, souvent associé à la stabilité, la dissolution et l'union avec Shakti.

**Tapas** – Chaleur ou ardeur, discipline ascétique volontaire visant à purifier le corps et l'esprit et à éveiller la conscience.

**Tamas** – Force d'inertie, d'ignorance ou de stagnation dans les trois guṇas ; matière brute servant de fondation pour la transformation.

**Vidyā** – Connaissance, réalisation spirituelle permettant de percevoir l'unité fondamentale de l'âme et de l'absolu.

Viveka - Discernement spirituel, capacité à distinguer le réel de l'illusoire.

**V**ṛ**tti** – Fluctuations ou mouvements du mental et des pensées (implicite dans certains contextes tantriques).

Samsāra - Cycle des renaissances, des vies successives et des expériences karmiques.

**Ānanda** – Félicité, béatitude spirituelle qui accompagne la réalisation de Sat-Chit-Ananda.

**Sat-Chit-Ananda** – Triade de l'Absolu : Être-Conscience-Félicité, décrivant la nature de Brahman

Ap - Élément eau, associé à la purification, à la fluidité et à la fertilité.

**Pancha Mahabhuta** – Les cinq grands éléments de la cosmologie indienne : Akasha (éther), Vayu (air), Agni (feu), Ap (eau), Prithvi (terre).

Nada - Son primordial, vibration universelle qui traverse l'espace et la conscience.

### Instagram



### **Youtube Channel**



### Website



## "Tout est l'Etre Divin"

Gita.VII.19

